
 

International Journal of Cultural and Religious Studies  

 المجلة الدولية للدراسات الثقافية والدينية 

ISSN: 2752-9894 

DOI: 10.32996/ijcrs 

Journal Homepage: www.al-kindipublisher.com/index.php/ijcrs 

   
 

 

1 | P a g e  

 

 السماع في الفكر الصوفي والعرفاني: دراسة في المكانة والدلالة 

 أفغانستان.  -جامعة هراة  - قسم التعلیمات الإسلامیة بکلیة الشریعة -أستاذ مشارك  –  د. عبد الرؤف مخلص

 

 2 : العدد                       6المجلد:                   11/02/2026: البحث نشرتاريخ                17/01/2026تاريخ استلام البحث: 

 الملخص: 

السماع من المصطلحات الجدلية والمعقدة في العرفان والتصوف الإسلامي. يحمل هذا المفهوم معاني ومقاصد متنوعة، يجمع  

الشعر فهو من القضايا التي يمكن إبداء الرأي الجميع على جواز وتأييد بعضها؛ كما هو الحال في سماع القرآن الكريم. أما سماع  

فيها مع مراعاة المحتوى وطريقة أدائه، ومن يقرؤه وكيف، وما هي حالة المستمع وصفاته، وما الهدف الذي يسعى إليه. وأكثر  

حيث قدّم الفقهاء    أنواع السماع إثارة للخلاف هو ذلك السماع الذي يُقرأ فيه الشعر بصوت حسن مصحوبًا بآلات اللهو والموسيقى،

مما    – مع مراعاة الأحوال والصفات والأوقات والمناسبات    –والعلماء الدينيون وكذلك كبار الصوفيين آراءً متباينة في هذا الشأن  

يبرز مدى تعقيد الموضوع. وأهم وأعقد أنواع السماع وأكثرها إثارة للخلاف هو السماع المصحوب بآلات الموسيقى باعتباره "سماع  

كبار  ال معظم  اعتبره  كما  الفقهاء،  عند  تمامًا  مرفوض  السماع  هذا  مثل  للتقرب.  ووسيلة  عبادة  البعض  اعتبره  الذي  صوفية"، 

 .الصوفية غير جائز ومكروهًا؛ باستثناء قلة رأت إباحته وذلك تحت شروط خاصة

 .السماع، الغناء، الطرب، الوجد، الشعر، التصوف، العبادةالكلمات المفتاحية: 

 

Samāʿ in Sufi and Mystical Thought: A Study of Its Status and Significance 

Dr. Abdul Raouf Mokhles – Associate Professor, Department of Islamic Studies, Faculty of Sharia, Herat University, 

Afghanistan. 

Corresponding Author: D.Abdul.Rauf. Mokhles E-mail:  ab.rauf.mokhles@gmail.com 

 

RECIEVED: 17 January 2026                 PUBLISHED: 11 February 2026                  DOI: 10.32996/ijcrs.2026.6.2.1 

Abstract 

Sama' (spiritual audition/listening) is one of the most debated and complex concepts in Islamic mysticism and 

Sufism. This term encompasses a variety of meanings and objectives, with universal agreement on the 

permissibility and endorsement of some of its forms; such as listening to the Noble Qur'an. Listening to poetry, 

however, is a matter on which opinions can be expressed, taking into consideration the content, the manner of 

its performance, who recites it and how, the state and qualities of the listener, and the goal he seeks. The most 

controversial type of Sama' is that in which poetry is recited in a melodious voice accompanied by instruments of 

entertainment and music. Jurists, religious scholars, and leading Sufis have presented diverse opinions on this 

matter – with consideration given to circumstances, qualities, times, and occasions – highlighting the complexity 

of the subject. The most important, complex, and contentious type of Sama' is that which is accompanied by 

musical instruments, presented as "Sama' of the Sufis," which some have considered an act of worship and a 

means of drawing closer to God. Such Sama' is entirely rejected by jurists, and most major Sufis also deemed it 



 السماع في الفكر الصوفي والعرفاني: دراسة في المكانة والدلالة 

Page | 2  

impermissible and reprehensible (makruh); except for a few who considered it permissible, and that too under 

specific conditions. 

Keywords: Sama' (Spiritual Audition/Listening), Ghina' (Singing), Tarab (Musical Ecstasy/Emotional 

Excitement), Wajd (Ecstatic State/Spiritual Rapture), Poetry, Sufism, Worship. 

 

 

 المقدمة:

وأثارت الجدل، فئة السماع. والسماع كلمة عامة يمكن أن تضم مصاديق  من بين المفاهيم والمقولات التي نوقشت في التصوف والعرفان الإسلامي  

 .متعددة، وقد قدّم كبار الصوفية وأهل العرفان آراءً مختلفة حول كل نوع منها؛ كما قدّم فقهاء الإسلام آراءً متنوعة في هذا الصدد

أخرى، نتيجة تأثرهم بمصادر وأفكار الآخرين؛ لذا فإن الحكم في هذا الأمر صعب،  ويتنوع آراء هؤلاء الكبار، من جهة، بسبب مناهجهم الفكرية، ومن جهة  

لمعاصرين  خاصة لمن لا يصلون إلى المصادر الإسلامية الأصيلة أو لا يلجأون إليها؛ بل يستخدمون مصادر وأفكاراً مطروحة في كتابات بعض الكتّاب ا

 .ة، بل هي قائمة على التخمين والتبرير لكلام كبار الصوفيةالسطحيين، التي غالبًا لا تقوم على أسس متينة رصين

جلّ ورفع  تقوم التيارات الصوفية المعاصرة اليوم بتنفيذ السماع والأناشيد المصحوبة بالموسيقى، وتعتبرها عبادة ووسيلة للتقرب إلى المولى عزوّ 

ذلك، فإن  درجاتهم، بينما يسارع آخرون إلى رفضها. وهذا الأمر يسبب حيرة للشباب والمتعلمين في هذا المجال، وتصبح أذهانهم مشتتة ومضطربة. ل 

 شرح هذه القضية بشكل مدعّم بالحجج من حاجات عصرنا، وسيكون ذا فوائد للمجتمع وخاصة لأهل البحث والدراسة.  

 :أسئلة البحث

ا  يعتبر السماع أحد المفاهيم المهمة في التصوف الإسلامي، وقد أثار جدلاً واسعاً بين الفقهاء والمتصوفة حول مشروعيته وضوابطه. ومن هذ

 :المنطلق، يسعى البحث إلى الإجابة عن التساؤلات التالية

 ما هو مفهوم السماع في التصوف الإسلامي، وما هي دلالاته اللغوية والاصطلاحية؟ 

 ما هي أنواع السماع المختلفة، وكيف تم التعامل معها في التراث الإسلامي؟ 

 ما هي آراء الفقهاء وعلماء الشريعة في حكم السماع عامة، وسماع الشعر مع الموسيقى خاصة؟ 

 كيف نظر كبار الصوفية إلى السماع، وهل يمكن اعتباره وسيلة للتقرب إلى الله؟ 

 ما هي الضوابط والشروط التي وضعها العلماء للسماع الجائز؟ 

   السماع؟كيف يمكن التوفيق بين الآراء المختلفة في مسألة 

 فرضیة البحث: 

د أساساً  يفترض هذا البحث أن السماع في التصوف الإسلامي مفهوم متعدد الأوجه، تتباين حوله الآراء بين الإباحة والتحريم، وأن الموقف منه يعتم

لقرآن  على نوع السماع وملابساته وشروطه. كما يفترض أن السماع المصحوب بالموسيقى كعبادة يفتقر إلى الأساس الشرعي المتين، بينما سماع ا

 .والمواعظ يحظى بإجماع العلماء

 : أهمية البحث

  الأهمية العلمية تكمن في كشف جانب مهم من جوانب الخلاف في التراث الإسلامي بين الفقهاء والمتصوفة، بينما الأهمية الشرعية تتجلى في 

  عاصرة تقديم دراسة تحليلية لأحكام السماع المختلفة في المذاهب الإسلامية. والأهمية الاجتماعية تظهر في المساهمة في معالجة الإشكالات الم

 .حول الممارسات الصوفية المتعلقة بالسماع، في حين تكمن الأهمية الثقافية في الحفاظ على التراث الإسلامي في هذا الجانب ونقله بدقة 

 : الدراسات السابقة

الذي تناول    تمت دراسة موضوع السماع في العديد من المصادر التراثية والمعاصرة. من أبرز الدراسات التراثية: "إحياء علوم الدين" للإمام الغزالي، 

دي الذي  السماع بالتفصيل مع ذكر أدلة المبيحين، و"كشف المحجوب" للهجويري الذي عرض آراء الصوفية في السماع، و"عوارف المعارف" للسهرور 

  ناقش السماع ضمن أصول التصوف، و"المكاتيب" للإمام الرباني الذي قدم نقداً شديداً للسماع المصحوب بالموسيقى. أما الدراسات المعاصرة 

اهب المختلفة،  فتشمل "تحريم آلات الطرب" للألباني، الذي ركز على الجانب التحريمي، و"أحكام الموسيقى والغناء" لأحمد حمدان، الذي جمع آراء المذ 



IJCRS 6(2):01-12 

 

Page | 3  

 

الجديد في هذا البحث هو أنه تناول موضوع السماع من جميع أبعاده وجوانبه، في حين  . وبالإضافة إلى دراسات متفرقة حول الممارسات الصوفية

 .من أبعادهمحدودة  وجوانب د  ا بعأأن الدراسات السابقة أولت اهتماماً في الغالب ل

 : منهج البحث

المختلفة لفهم دلالات السماع، والمنهج المقارن لمقارنة آراء الفقهاء والمتصوفة من  يعتمد البحث على المنهج التحليلي لتحليل النصوص والمصادر  

المنهج التاريخي  مختلف المذاهب، والمنهج الاستقرائي لتتبع الآراء المختلفة واستخلاص النتائج، والمنهج النقدي لنقد الأدلة والاستدلالات المختلفة، و

 .لإسلاميةلتتبع تطور مفهوم السماع عبر العصور ا

 : مشكلة البحث

ة مجالات  تتمثل المشكلة البحثية الأساسية في التناقض والتباين الشديدين في المواقف والآراء حول مفهوم "السماع" في التراث الإسلامي، في ثلاث 

الفقهي التباين  أولاً،  الأربعة، الذين يحرم-رئيسية متداخلة.  المذاهب  أئمة  الفقهاء، خاصة  أغلبية  ون السماع  الصوفي، حيث يوجد خلاف عميق بين 

لى  المصحوب بالموسيقى ويعتبرونه لهو محرم، وبين العديد من أعلام التصوف الذين يرون فيه وسيلة روحية للوصول إلى حالات الوجد والتقرب إ

الرفض القاطع كالشيخ  الله، بل ويعتبرونه عبادة في بعض الأحيان. ثانياً، التباين داخل المدرسة الصوفية نفسها، إذ تتراوح مواقف كبار الصوفية بين  

ق لبعض  أحمد جام والإمام الرباني، والقبول المشروط بشروط صارمة كالغزالي، والتمييز بين أنواع السماع كالسهروردي والهجويري، والقبول المطل

لمعاصر، خاصة من الشباب الباحث  الممارسات في الطرق الصوفية اللاحقة. ثالثاً، الإشكالية التطبيقية المعاصرة، وهي كيفية تعامل الفرد المسلم ا

العبادة،   من  باعتبارها جزءاً  الصوفية  الطرق  بالموسيقى في بعض  السماع والإنشاد  انتشار ممارسات  القضية وسط  عن طريق روحي، مع هذه 

أنواع ا الشرعية والفروق بين  الفتاوى بين من يحرمها مطلقاً ومن يبيحها بشروط، وغياب فهم دقيق للضوابط  القرآن،  وتضارب  لسماع مثل سماع 

 .وسماع الشعر الحكيم، وسماع الغناء بالموسيقى

أم في   الاستماع لأصوات مطربة،  الخلاف بالضبط، هل هو في أصل مشروعية  المشكلة عدة أسئلة فرعية، منها تحديد موضع  وتتفرع من هذه 

استخدام آلات موسيقية محددة، أم في نية المتلقي وجعل السماع وسيلة عبادة، وكيف يمكن تفسير تناقض الروايات عن نفس الشخصية الصوفية  

في مسألة السماع، وما هي الضوابط والمعايير التي على أساسها يمكن التمييز بين السماع المشروع والممنوع، ومدى قوة الأدلة التي  مثل الجنيد 

 .يستند إليها كل فريق، والموقف العملي الذي يجنب المسلم الوقوع في الحرام أو البدعة، خاصة مع وجود نية التقرب إلى الله

هي  باختصار، المشكلة هي الالتباس والاضطراب الفكري والعملي الناتج عن تعدد وتعارض الأقوال والمواقف في قضية "السماع" بين التراث الفق

 .الدينية المعاصرةوالتراث الصوفي، وتأثير هذا الالتباس على الممارسة 

 :السماع في اللغة والاصطلاح عامة 

الرقص   ويُطلق مجازاً على  الحسنة،  للأصوات  به استماع الصوفيين  يُقصد  الاصطلاح  الاستماع والسمع، وفي  يعني  اللغة  السماع في 

 :والإنشاد أيضًا؛ كما ورد في شعر حافظ بمعنى النشيد والنغمة

 ( 232العود ذلك الذي ما رقص وما استمع للسماع" )غياث الدين، بلا تاريخ:  انظر كيف يرقص مُنطلقًا بنوح "

اءُ خطبة الزِّّنا  وفي الأدب العربي، بالإضافة إلى "السماع"، أُطلق على إنشاد الأناشيد اسم "الغناء". وروي عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه قال: "الغن

 .(321/ 2: 1422أي: الإنشاد الغنائي مقدمة للزنا" )ابن رجب،  /

 :السماع في اصطلاح أهل التصوف

يُعد السماع لدى أرباب التصوف والعرفان من الوسائل والأسباب التي يُعتبر "الوجد" نتيجة وثمرة لها. أي أن السماع في اصطلاحهم هو  

الروحاني يُسمى "الوجد". فكأن السماع يحدث أولاً،  التأثير  تأثيراً روحانيًا في ضمير الإنسان ونفسه، وهذا    استماع كلام أو صوت يُحدث 

 .به إلى "الطرب"، وحين يتحقق "الطرب" يظهر "الوجد"، ويُعتبر السماع الشرارة الأولى للإثارة والوجدويُفضي 

أصل  وأجمع أهل العرفان والصوفية على أن السماع من المقامات )المراتب الروحية(، ولا يختلف الفقهاء معهم في هذه النقطة، بل يرون جميعًا  

الأنبياء عليهم السلام لما ج وا، بدأوا  اء السماع ضروريًا؛ لأن "جميع أحكام الشريعة مبنية على السماع، فلو لم يكن السماع لاستحال ثبوتها. وكذلك 

)الميبدي،   الشريعة جملةً"  أنكر  الإطلاق فقد  السماع على  ينكر  الأدلة، من  وبهذه  المعجزة...  ثم أظهروا  المستمعون،  آمن  هـ(.   1371بالقول حتى 

 (.456)الهجويري، بلا تاريخ: 

 

 : تأثير السماع على الإنسان نفسیا وعاطفیا



 السماع في الفكر الصوفي والعرفاني: دراسة في المكانة والدلالة 

Page | 4  

الذي له   من الثابت أن استماع بعض الكلام والأصوات يُحدث تأثيراً في نفس المستمع، ولا يمكن لأحد إنكار ذلك، خاصة سماع آيات كلام الله تعالى

ي هذا  أثر عظيم في السامع، وكذلك سماع الأحاديث النبوية التي كلها موعظة وتذكير وتدعو الإنسان إلى طريق الحق. جاء في "كشف الأسرار" ف

 :الصدد

عٌ * " عٍ( ]الطور:   ذات يوم كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه يمر في زقاق على ناقته، فقرأ قارئ هذه الآية الكريمة: )إِّنَّ عَذَابَ رَبِّّكَ لَوَاقِّ ن دَافِّ مَا لَهُ مِّ

/  1الناس." )السرهندي، بلا تاريخ:    [، فغشي عليه من استماعها وسقط عن ناقته. فحملوه منها إلى بيته، وبقي مريضًا من ذلك الألم مدةً يزوره 7-8

147 .) 

في المستمع، ولا يمكن لأحد إنكار مثل هذا التأثير. فسماع    - إيجابيًا محمودًا أو سلبيًا مذمومًا    - وكذلك، فإن سماع كل أنشودة أو كلام يترك تأثيره  

توى الذي يحض على  الأناشيد التي تحث على التقوى والورع وتذكير الآخرة، سيؤثر في توجيه المستمعين نحو تلك الأمور؛ كما أن الأناشيد ذات المح

 .اللهو والفحش واللذة والعربدة وشرب الخمر ستدفع مستمعها نحو هذه المفاهيم والأعمال؛ لأن لكل كلام رسالة ويترك أثراً في المستمع

 : أنواع السماع

الله    كما أشرنا سابقًا، السماع لفظ ومصطلح عام يشمل مسموعات متنوعة. فاستماع آيات القرآن الكريم، والاستماع للأحاديث والروايات عن رسول

تح تدخل  جميعها  أم معها،  آلات موسيقية  بدون  أكانت  والأناشيد سواءً  للأشعار  والاستماع  والنصائح،  المواعظ  ت  صلى الله عليه وسلم، وسماع 

 :مصطلح ومفهوم السماع. على هذا الأساس، وبالنظر إلى موضوع السماع والمسموعات، يمكن تقسيم السماع إلى أنواع على النحو التالي 

 :سماع آيات القرآن الكريم  -1

وكبار الصوفية على جواز واستحباب استماع القرآن الكريم، وأن سماعه من العبادات  يتفق علماء الدين وفقهاء المذاهب الإسلامية وأهل العرفان  

 .ووسيلة لكسب الثواب؛ بل إن الصوفيين القائلين بغير هذا النوع من السماع يرون أن سماع القرآن هو أفضلها وأعلاها مقامًا

في كلامه  فسماع آيات القرآن الكريم والتدبر فيها مؤثر في القلوب والضمائر، وهو خير طريق للهداية. وبناءً على ذلك، أمر الله تعالى المؤمنين  

تُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَ  عُوا لَهُ وَأنَصِّ  .[204مُونَ( ]الأعراف: بالإنصات والسكوت عند تلاوة آياته، فقال سبحانه: )وَإِّذَا قُرِّئَ الْقُرآْنُ فَاسْتَمِّ

هذه الآية المباركة: "السماع حقيقة استماع القرآن، والسماع يُحيي زمان الرجل أكثر مما تُحيي الروحُ الجسدَ"  وجاء في کتاب "كشف الأسرار" في تفسير  

 .(3/832هـ:  1371)الميبدي، 

وأقدم أثر عرفاني في التصوف مدون باللغة الفارسية هو كتاب "كشف المحجوب"، حيث يرى العلماء أن الهجويري هو "أول مؤلف تناول موضوع  

السماع أنواع  أفضل  بيان  في  الهجويري  ويقول  الفارسية".  باللغة  ومفصل  ومستقل  كامل  بشكل   :التصوف 

كلف به  أولى المسموعات ما يملأ القلب فوائدَ وينفي عن الرأس شوائبَ ويمتع الأذن بلذة، هو كلام الله عز اسمه، ومأمور به جميع المؤمنين، وم "

 .(456كل الكافرين من الإنس والجن لسماع كلام الله تعالى..." )الهجويري، بلا تاريخ: 

القلوب من صدأها، ويضيء  وينقي  القرب،  عالية من  مراتب  إلى  المخلص  السامع  يرفع  القرآن سماع مطلوب،  إن سماع  القول  يمكن  وبالتأكيد 

لماتها،  كالشمس عالم الصدور. هذا السماع هو الذي يعيد الإنسان إلى أصله، والعودة إلى الأصل هي التي تبعد العلائق عن نفس البشر وتزكيه من ظ

بر  تسقي الظمآن من زمزم التوحيد، وتحيي قلوب الموتى بروح التقوى. وهذه العودة إلى الأصل هي ما كان ينشده كبار الصوفية. قال بعض الأكاو

ان  حقيقة السماع هي ذكرى النداء القديم الذي انطلق يوم الميثاق من حضرة الجبروت ومحضر الأحدية: )ألستُ بربكم؟(، فاستجابت آذ "  :في السماع

" )الميبدي،  العباد، ووصل ذوقه إلى أرواحهم. نداء مستودَعُه في العالم، ومستقرُّه في الجنان. فما هو مشهودٌ فهو دليل، وما هو عبارةٌ فهو عنوان

 .(6/277هـ:  1371

ستمعين. تأثير القرآن على العباد المؤمنين به أمر مشاهد لا ينكر، وقد يكون شديدًا في بعض الأحيان؛ بل إنه قد يؤدي أحيانًا إلى موت بعض الم 

 .(462هـ:  1366يُنقل أن صالح المري قرأ آية من القرآن الكريم في مجلس أبي جهينة )من كبار التابعين(، فصاح صيحة ومات )الكياني نژاد، 

وراً بحسن صوته،  ولم يكن سماع كلام الله مقصوراً على شريعة الإسلام ودينه، بل كان مُقدَّراً في الأمم السابقة أيضًا. فقد كان داود عليه السلام مشه 

 :روي عنهفكان يستمع إليه ليس البشر فقط، بل والجن والوحوش والطيور. وقد   -وهو من الكتب السماوية وكلام الله   -وكان يقرأ الزبور 

الناس من وراء" إلى الصحراء، وتصفّ علماء بني إسرائيل معه، وتصف  الزبور خرج  السلام صوتٌ حسن ونغمةٌ ساحرة، فإذا قرأ    كان لداود عليه 

ها.  العلماء، وتصف الجن من وراء الناس، والشياطين من وراء الجن، ومن ورائهم وحوش الصحراء وسباعها تصغي، والطير في الهواء ترفرف بأجنحت

 1371لميبدي،  إذا بدأ داود بقراءة الزبور، استمعوا جميعًا، وتوقفت المياه الجارية في مجاريها، وسكنت الرياح وتوقفت من فرط لذة نغمة داود..." )اف

 .(6/277هـ: 

 



IJCRS 6(2):01-12 

 

Page | 5  

 

 : سماع أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم -2

ب تعليم  يُعتبر سماع أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم وكلامه من القُربات والعبادات، باعتبار وجوب اتباعه على كل مسلم. وهذا النوع من السماع يدخل في با 

د وتعليم  العلم الديني الذي هو من العبادات. والمشاهد أن كلام النبي صلى الله عليه وسلم لا يُقرأ عادةً بالتلحين وحسن الصوت، بل يُقرأ على شكل موعظة وإرشا 

يستلزم الاستماع  لأمور الدين والحياة، ويُصغى إليه. وتوجد في الآيات القرآنية والأحاديث النبوية توجيهات بالاقتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم وأقواله وأفعاله، مما  

نفسه من أهل الحديث، دائم    -  وهو من أعلام التصوف والعرفان الإسلامي  -إلى كلامه. وكان شيخ الإسلام "پير هرات" )الخواجة عبد الله الأنصاري(  

 .رين ويطبقهاالانشغال بكتابة وتدريس وتعليم الأحاديث النبوية الذي كان يتم عبر سماعها. فكان يتعلم الأحاديث ويُدوّنها بالاستماع، ويعلمها الآخ

نيًا(  يقول عن نفسه: "ما احتملتُ في طلب المصطفى صلى الله عليه وسلم ما لم يحتمله أحد. ففي منزل من نيسابور إلى زاوَد هطل المطر وكنت أمشي راكعًا )أي منح

ن وأهل  (. ويقول أيضًا: "كتبت الحديث عن ثلاثمائة شيخ، كلهم كانوا سنيي334وقد وضعت أجزاء الحديث على بطني كي لا تبتل" )جامي، بلا تاريخ:  

 .(334حديث، لا مبتدعين ولا أصحاب رأي، ولم يُتَحْ هذا لأحد" )جامي، بلا تاريخ: 

أيضًا إلى هذا    فنلاحظ أنه كان يدون الحديث، وهذا لا يتم دون استماع. وفضيلة تعليم العلم الواردة في الأحاديث النبوية، والتي تتم بالاستماع، تشير

 .النوع من السماع

 : سماع الشعر دون موسيقى  -3

في  من أنواع السماع الذي لا خلاف في جواز استماعه، سماع الشعر، خاصة إذا احتوى على حكمة وخلا من مفاهيم اللغو والهجاء والهزل وما ينا

كمَْةً" )السنن الصغير للبيهقي:  عْرِّ لَحِّ نَ الشِّّ  .(4/182التوحيد والعفة والأخلاق الحسنة. ورد في الحديث: "إنَّ مِّ

، فَحَيْثُ وَجَدَهَا فَهُوَ   نِّ ةُ الْمُؤْمِّ كْمَةُ ضَالَّ مَةُ الْحِّ  .(2687أَحَقُّ بِّهَا" )سنن الترمذي، رقم  ومن واجب المؤمن أن يطلب الحكمة، كما جاء في حديث آخر: "الكلَِّ

مانع من مشروعيته، خاصة إذا قُرِّئَ بصوت حسن وكان محتواه غير مخالف للأصول الأخلاقية والدينية.  لذا، فإن سماع الشعر وإنشاده للآخرين جائز ولا  

 .روى الإمام الترمذي أن الصحابة كانوا ينشدون الشعر في حضور النبي صلى الله عليه وسلم ولم يكن ينههم، بل كان يتبسم أحيانًا

عْرِّ أُمَيَّةَ  ن شِّ فْتُ رسَولَ اللَّهِّ صلى الله عليه وسلم يَوْمًا، فَقالَ: هَلْ معكَ مِّ بنِّ أبي الصَّلْتِّ شيَْءٌ؟ قُلتُ:   كما روى مسلم في صحيحه عن عمرو بن شريد عن أبيه قال: "رُدِّ

رْ )أي انشد(، فَأنَْشَدْتُهُ بيَْتَا، فَقالَ: هَيهْ، ثُمَّ أنَْشَدْتُهُ بيَْتَ  ئَةَ بيَْتَ..." )تفسير الخازن: نَعَمْ، قالَ: فَهِّّ  .(5/109ا، فَقالَ: هَيهْ، حتَّى أنَْشَدْتُهُ مِّ

البيت هذا  ينشد  كان  الهجرة  بعد  المدينة  في  مرض  لما  أنه  عنه  الله  رضي  بكر  أبي  عن  يَ  فَرُوِّ الصحابة،  من  الشعر  إنشاد  د   :ووُجِّ

رَاكِّ نَعْلِّهِّ )أي: كل إنسان يصبح بين أهله، والموت أقرب إليه من نْ شِّ شراك نعله( )إحياء علوم الدين للغزالي:    كُلُّ امْرِّئٍ مُصْبِّحٌ فِّي أهَْلِّهِّ وَالمَوْتُ أدَنَْى مِّ

2/241). 

فقد أباحه بعض الصوفية ومارسوه، بل اعتبره البعض قربة وعبادة، كما أشار    – وهو ما يُسمى السماع    – أما إنشاد الشعر بالتطريب وحسن الصوت  

ظم  (. لكن هذا السماع الشعري عند كبار الصوفية الأوائل كان بدون آلات الموسيقى والطرب، لأن مع2/244إلى ذلك الإمام الغزالي في الإحياء )

 .هؤلاء الأكابر كانوا يرفضون الموسيقى

ع  ولهذا نجد روايات مختلفة عن عدد من كبار الصوفية، فبعضهم أقر السماع وبعضهم رفضه، ويلاحظ أن المقصود بالسماع في حالة الرفض هو سما

ف  و"كش الشعر مع آلات الموسيقى، وفي حالة الإقرار هو الأناشيد دون آلات الطرب والموسيقى، كما أُشير إلى هذا الرأي في "إحياء علوم الدين"  

ان  المحجوب". ففي الإحياء ذُكر أن الجنيد وسري السقطي وذو النون رحمهم الله كانوا يسمعون، بينما رُوي عن الجنيد في كشف المحجوب أنه ك

 .(480؛ كيانينژاد: 2/232يوصي بترك السماع )إحياء علوم الدين: 

 .اما فی الجانب المقابل، فقد رفض عدد من الفقهاء وأهل الحديث اعتبار سماع الشعر عبادة

 : سماع الشعر مع الموسيقى وآلات الطرب  -4

ذ من سماع وإنشاد مصحوب بآلات الموسيقى يمكن دراسته من منظورين: الأول، أنه يُقام لغرض التسلية والترفيه و إدخال  من المعلوم أن ما يُنفَّ

ظور  السرور على النفس، وهذا النقاش حول حله أو حرمته يعم أفراد المجتمع الإسلامي عامة، وقد قدَّم كاتب هذا البحث في مؤلفه "الفن من من

ونه وسيلة  الفقه الإسلامي" دراسة مفصلة حوله. أما النوع الثاني، فهو السماع والإنشاد الذي يمارسه أهل التصوف، ويرون له جوانب إيجابية ويعتبر 

 .لرفع الدرجات والتقرب إلى الله، وهذا ما سنتناوله في هذا المبحث

 :السماع عند الفقهاء

 .اعتبر الفقهاء، وخاصة أئمة المذاهب الأربعة، السماعَ بآلات الموسيقى حرامًا ومن الذنوب. بل عدّوا العازف فاسقًا مردود الشهادة

 .رحمه الله عدَّه من الكبائرفالإمام أبو حنيفة  •



 السماع في الفكر الصوفي والعرفاني: دراسة في المكانة والدلالة 

Page | 6  

 .والإمام مالك عدَّ هذا العمل من موجبات الفسق •

 .والإمام الشافعي رأى أن العازف فاسق مردود الشهادة •

  والإمام أحمد بن حنبل حرَّم آلات الموسيقى كالمزمار )ناي أسطواني( والناي )اللبك( والسرناي )ناي كبير( والمعزفة )مثل البيانو( وما •

 .شابهها

  هذا في حين أن جماعة أخرى من فقهاء الكوفة كأصحاب أبي حنيفة )أبو يوسف والإمام محمد( وإبراهيم النخعي والشعبي وحماد بن أبي سليمان 

 (77- 75والثوري وغيرهم، أفتوا أيضًا بحرمة الموسيقى. )حمدان، بلا تاريخ: 

الإنشادَ مع آلات    - ومنهم بعض أهل المدينة )غير الإمام مالك( وبعض أهل الظاهر كابن حزم وجماعة من الصوفية    - في المقابل، أباح بعض العلماء  

 (2/104الموسيقى وبدونها. )الشوكاني، بلا تاريخ: 

ح بذلك الشيخ ناصر الدين الألباني  في رسالة    بينما شنَّ عدد من أهل الحديث هجومًا شديدًا على من أباح الموسيقى مطلقًا وردوّا رأيهم، كما صرَّ

 .كتبها في الرد على أقوال ابن حزم وأنصار جواز الموسيقى

 .ره عبادة من الأصلويلاحظ أن رأي الفقهاء في السماع جاء عامًا؛ لأنه إذا اختلفوا في جوازه كوسيلة للترفيه والتسلية ورأوا تحريمه، فإنه لا يمكن اعتبا

 : السماع عند كبار الصوفية

مختلفة حول السماع؛ بل وقد تُنقل عن الشخص الواحد أقوال متباينة. وربما يعود هذا الاختلاف في الآراء إلى اختلاف أنواع  قدَّم كبار الصوفية آراءً  

 .السماع ذاتها؛ فسماع الشعر مع آلات الموسيقى يختلف عن سماعه بدونها. وفي هذا المبحث ننقل ونناقش أقوال وآراء أهل التصوف

 :رأي سيد الطائفة الجنيد رحمه الله

صادر  نُقل عن الجنيد رحمه الله، الملقب بسيد الطائفة، في المؤلفات التي كُتبت في العرفان والتصوف الإسلامي روايات متعارضة. ففي بعض الم

صوفية في  لككتاب "إحياء علوم الدين" للإمام الغزالي، نُقل تأييده لجواز السماع وقيمته. حيث جاء فيه أن الجنيد قال: "تنزل الرحمة على جماعة ا

 (2/238ثلاثة مواطن: عند الأكل... وعند المذاكرة... وعند السماع؛ لأنهم يسمعون بالوجد ويرون الحق". )الغزالي، بلا تاريخ: 

ريديه قائلاً:  بينما نُقل في مصادر أخرى عدم جواز السماع عنه. فقيل إنه استحسن اجتناب السماع والغناء وعدَّه من سلامة الدين، لذا كان يوصي أحد م

 (480هـ: 1366"إن أردت سلامة دينك ورعاية توبتك، فأنكر على الصوفية ما يفعلونه من السماع ولا تعدَّ نفسك منهم..." )كيانينژاد، 

مجيز على  ويمكن التوفيق بين هاتين الروايتين بالنظر إلى كيفية السماع وشروطه، وكذلك بوجود آلات الموسيقى أو عدمها. وذلك بأن يُحمل القول ال

رمات  السماع الذي لا يحوي محتوى منكراً ويُقام بدون آلات موسيقية، ويُحمل القول الناهي على سماع الشعر المصحوب بآلات الموسيقى والمح

 .الأخرى

 "رأي الهجويري في "كشف المحجوب

ن آلات  تناول الهجويري، مؤلف كتاب "كشف المحجوب"، موضوع السماع بالتفصيل في مؤلَّفه. ويبدو أنه لا يُحلِّّل سماع الشعر مطلقًا إذا كان بدو

 عليه، عدَّ بعض  موسيقية ولا يُحرِّّمه؛ بل إنه، كالإمام الغزالي، يربط حلَّ السماع أو حرمته بالمحتوى وطريقة الإنشاد وغيرها من الاعتبارات. وبناءً 

 .حرامًا )پورجوادي( -الذي يتضمن وصفَ الخدود والخصور وشعور النساء  -الشعر حلالاً وبعضه الآخر 

لى إجماع  وقد قدَّم الهجويري أدلةً على عدم جواز السماع منقولةً عن المعارضين له؛ حيث أسَّس كراهيةَ وحرمةَ سماع الإنشاد لدى بعض الصوفية ع

ا وقبل زماننا على  الأمة الإسلامية، وهو أحد أدلة الفقه الإسلامي. يقول في هذا الصدد: "الدليل أعظم عندنا على كراهة الغناء إجماعُ الأمة في زمانن

ا يضطرب  أنه مكروه، مع أن قومًا يقولون بحرمته مطلقًا". ويضيف في موضع آخر، مراعاةً للاحتياط: "ولما كان في السماع للعوام فتنة، ومن سماعن 

و المحمود". )الهجويري، بلا  اعتقاد الناس، فنحن نشفق على العوام، وننصح الخواص، ونترك السماع غيرةً )أي غيرةًَ على الدين(، وهذا الطريق ه 

 (479تاريخ: 

 :وجهة نظر شيخ الإسلام پير هراة )ابو إساعیل عبد الله الأنصاري الهروی(

الذي كان شديد التأكيد على التمسك بالشريعة، حتى أنه تصادم مع    -أما شيخ الإسلام "پير هراة" المشهور فی هراة بإسم)خواجة عبد الله الأنصاري(  

ع والثمانين  فقد عدَّ السماع من ميادين طريق التصوف والسير إلى الله. فقد جعله الميدان الساب   -معاصريه في هذا المجال، وكان من أهل الحديث  

 .(66هـ:  1358في كتابه "منازل السائرين"، واستدل على ذلك بآية كريمة. حيث يقول: "من ميدان الانبساط يزِّدُ ميدانُ السماع" )الأنصاري، 



IJCRS 6(2):01-12 

 

Page | 7  

 

بدوره    واعتبر الأنصاري السماعَ من الوسائل، بحيث يكون السماع وسيلةً للوصول إلى "الطرب" )الانفعال الروحي( الذي هو أحد الميادين، والطرب

انُ الطرب، كما  سببٌ لحدوث "الوجد". وقد طرح هذه المفاهيم الثلاثة كميادين ثلاثة. فقال في الميدان السابع والثمانين: "من ميدان السماع يزِّدُ ميد 

مْ خَيرْاً لأَسَْمَعَهُمْ( ]الأنفال:   يهِّ [". ثم قال في الميدان التاسع والثمانين: "من ميدان الطرب يزِّدُ ميدانُ الوجد، كما قال  23قال تعالى: )وَلَوْ عَلِّمَ اللَّهُ فِّ

مْ إِّذْ قَامُوا( ]الكهف:   .(67[" )نفس المصدر: 14تعالى: )وَرَبَطْنَا عَلَىٰ قُلُوبِّهِّ

قى إطلاقًا، بل  والملاحَظ أنَّه لا يُستفاد من عبارات وكلام شيخ الإسلام السماعَ بمعنى الإنشاد الشعري والتطريب؛ بل لا يُستشَمُّ منه سماع الموسي 

 :دان الطرب(يُفهم منه بشكل أساسي سماع القرآن الكريم والمواعظ وتعليم العلم. كما يقول في تتمة الميدان الثامن والثمانين )الذي هو مي

الخطيئة    طربُ المستمع هو اطلاعه على نصيبه من الحق، وهؤلاء الرجال ثلاثة: طرب المستمع للقرآن يُحيي قلبه، فيُثمر له ثلاثة أشياء: خوفًا من"

غ قلبه، فيُثمر له ثلاثة أشياء: نزهةً  في الكدح، وهدايةً في العقل،  زاجراً، وأملاً في الخدمة باعثًا، وطمأنينةً بالحكم مُسكِّّنة. وطرب المستمع للعلم يُفرِّّ

ر قلبه، فيُثمر له ثلاثة أشياء: عونًا من المعرفة، وبرقًا من  الهيبة، ونسيمًا    وغنىً في القلب. وطرب المستمع للإشارة )أي المواعظ والإرشادات( يُبصِّّ

 .(67من القرب" )نفس المصدر: 

  هذه العبارات أن المقصود كان ثلاثة أنواع من السماع: الأول سماع القرآن، والثاني سماع العلم، والثالث سماع الإشارة )الموعظة(، وهو يتضح من  

 .ما يمكن حمله على النصح والوعظ 

 :رأي الشيخ أحمد جام )الملقب بــ "ژنده پيل" أو "شيخ جام"(

لولَه، فإنه مع  إن أكثر العارفين صَلابَةً وأكثر الصوفية حماسةً، الشيخ أحمد جام رحمه الله، ومع أن كلامه وأحواله مليئة بالوجد والخشوع والذوق وا

 :ذلك قد ذم سماع صوفية زمانه واعتبره بدعة. يقول

مكانٍ ما مجلس خمرٍ أو  سماع البدعة هو أن يقعد قومٌ وقد أخذهم الطرب، ويكون اسمهم من جملة أهل الصلاح، ولا يستطيعون أن يقيموا في  "

الاً )منشدًا( يقرأ ويضرب )يعزف( بأحسن ما عنده، ويتوجهون إليه، فيقولون ويفعلون ويسمعون ما يشاؤون، و  يربُّون هوى  فسادٍ علانيةً، فيجلبون قوَّ

.. هذا هو سماع المبتدعة" )ژنده پيل، بلا  أنفسهم، ويعدُّون ذلك عبادة! وأن تُعطيَ المعصيةَ حكمَ العبادة بدعةٌ عظيمة، وقد حذر الأكابر من هذا.

 .(224تاريخ: 

شريعة  وقد سُمي هذا النوع من السماع "سماع البدعة" لأن فاعليه يقصدون به الثواب ويتخذونه عبادة، وتسمية العمل المنكر عبادةً يُسمى في ال

 .بدعة

ن": "سماع  أما إذا لم يُقصد به العبادة والثواب، بل يجتمعون للعزف والإنشاد، فقد سمَّى الشيخُ أحمد جام هذا السماعَ والنشيدَ "سماعَ المفسدي

س المصدر:  المفسدين هو أن يقعد قوم ويضربوا المزامير ويقولوا الشعر لهوًا ولعبًا. هذا لا يصلح، هذا سماع المفسدين، وهو معصية وحرام" )نف

223). 

ع العزف  ويقول عن فئة قد فُتنت بالنغمات والعزف والأناشيد، وانشغلت باللهو والطرب، واتخذت ذلك دينًا ومذهبًا لها، فيمارسون الغزل العاشق م

 :والإنشاد ويستمتعون به، ولئلا يلومهم أحدٌ ينسبونه إلى العرفان والتصوف الإسلامي

سان  أما نحن، فنجتمع قومًا ونأكل كل ما نشتهيه، ونجمل بيوتنا، ونجلس شاهدًا )محبوباً( فاتن القلب، ونحضر قوالاً )منشدًا( حسن الصوت، و" ندماء حِّ

سان الثياب، ونقعد على بساط فاخر، ونتمدد على وسائد من سندس )حرير( وحرير ملون، ونغسل وجوهنا بماء ورد فارسي، ونحر ق من الوجوه حِّ

لنا ووقتنا قد    العود والعنبر ما يكفي ثروةَ درويش، ونضع الشموع أمامنا، ونبدأ بإنشاد غزلٍ حسن، ونرفع أصواتنا بالصياح )النعرة( قائلين: حالٌ حصل 

 !صار طيبًا

بالحقيقة ولم يوافقنا، غضبنا عليه وسميناه روسيا )أي من أتباع الرأي والهوى(! وكل من قال   الحق  وإذا جاءنا درويش بيننا عنده أدنى معرفة  لنا 

ون لنا مثل هذا الحال  سَمَّيناه منكراً، ولم نسمح له أن يكون بيننا! وبهذا نبدأ مثل هذا السماع وندخل في الرقص قائلين: حالٌ حصل لنا... لا أدري! أيك

 :يمومثل هذا السماع ومثل هذا الوقت ومثل هذا القعود والقيام حكم المسلمين أم لا؟ هل نستطيع غدًا أن نُجيب عن هذا أم لا؟ كما قال الحك

 جعلتَ الرقصَ دينًا والإيمانَ غزلاً والشمعَ دليلا 

 وشفتا المحبوب )الشاهد( مقصدًا وغرضًا وفعلاً حرامًا 

نَّة والتقوى والهدى  إذا كان هذا الطريق هو الحق والسُّ

 كله انتكاسًا وانقلابًا )پدرام(   -أيها الشيخ   -فقد صار زمانك 

 فأنت قد خسرت   -وحياتي   -وإذا لم يكن هذا 

 (228يا من نصبتَ فخًا واحدًا وسقطتَ في الفخ!" )نفس المصدر: 

 : رأي الإمام الغزالي



 السماع في الفكر الصوفي والعرفاني: دراسة في المكانة والدلالة 

Page | 8  

فقد طرح وتحدث عن السماع والإنشاد أكثر من غيره. وقد أباح السماع سواءً كان مع آلات    - وهو من كبار الفقهاء والتصوف    - أما الإمام الغزالي  

آراء المعارضين موسيقية أم بدونها، ورآه نافعًا للصوفية، لكن ليس بإطلاق بل بشروط وأحوال يجب مراعاتها. فبينما قدم في كتابه "إحياء علوم الدين"  

 :لإباحة السماع، إلا أنه استدل بأحاديث نبوية وروايات عن آخرين لإباحته، لكنه صرح بحرمته إذا ترتبت عليه بعض العوارض. يقول

حال السامع  السماع يحرُم بعوارض، وهذه العوارض إما في القارئ )المُنشد(، أو في آلات السماع، أو في نظم الكلام )الشعر( وترتيب القراءة، أو في  "

 :ومراعاته، أو في كونه من العامة. فالعوارض المحرِّّمة خمسة

ع  إذا كان المنشد امرأة أو صبيًا غير بالغ، ويُخشى من سماع صوته الفتنة، فهذا السماع حرام. وهذه الحرمة من جهة أن النظر والمحادثة م  .1

 .نعهمثل هذا المنشد حرام، كما أن قراءة القرآن الكريم من المرأة لا تجوز عند خوف الفتنة، وهذا من باب دفع الفتنة الذي تحكم الشريعة بم

لدف  العارض في آلات السماع هو استخدام آلات لهو شُرَّاب الخمر وأهل الفسق كالمزامير والأوتار وطبل الكوبة )يُبيح الغزالي آلات أخرى كا .2

 .والطبل والشاهين(

العارض الثالث في محتوى الشعر ونظمه، أي ألا يحتوي على فحش أو هجاء أو أمور تخالف العقائد الإسلامية، وألا يتضمن وصف امرأة   .3

 .معينة، وإلا حَرُم

العارض الرابع هو أن يغلب الشهوةُ على السامع، بحيث يحمل ما يسمعه على مقصوده )المراد به( فيثير قواه الجنسية والشهوانية، فيحرُم   .4

 .عليه السماع حينئذ

ثل  العارض الخامس أن يكون السامع من عامة الناس، لا يدفعه السماع إلى محبة الله بل يتمتع به كلَهو وتسلية. وقد أباح الإمام الغزالي م .5

هذا السماع لهذا الشخص بشرط ألا يواظب عليه ولا يتخذه حرفةً، فإن فعل ذلك حَرُمَ عليه وكان فاسقًا مردود الشهادة، كما هو مذهب  

 .(2/248هـ:  1403الشافعي" )الغزالي،   الإمام

 : رأي مولانا جلال الدين محمد البلخي )الرومي(

 .نسب بعضُ الناس إلى مولانا ممارسة الرقص والسماع، وأوهموا أن السماع والرقص كانا مقبولين في منهجه ورؤيته ويمارسَان

عصرنا الحالي أتباعًا لمولانا، والمُنسبون للطريقة المولوية، والموجودون في بعض البلدان، مشهورون بالرقص  فالجماعة الذين يعتبرون أنفسهم في  

ار'" )كي انينژاد،  والسماع. "درويشو هذه الطريقة يمارسون الذكر الجلي )العلني( مع الموسيقى والرقص، ولهذا يسميهم الأوروبيون 'الدرويش الدوَّ

 .(229هـ:  1366

يةً تدل  إن نسبة السماع والرقص إلى مولانا لها طابع روايات أخبارية يحتمل فيها الصدق والكذب. فقد نقل جامي رحمه الله في "نفحات الأنس" حكا

ذات يوم قال )مولانا(: صوت الرباب صرير باب الجنة الذي نسمعه. فقال منكرٌ: نحن أيضًا نسمع نفس الصوت، فلماذا  "  :على هذه النسبة، حيث يقول

اريخ:  لا نتحمس كما يتحمس مولانا؟ فقال مولانا: كلاّ وحاشا! الذي نسمعه نحن هو صوت فتح الباب، والذي يسمعه هو صوت إغلاقه!" )جامي، بلا ت

462). 

أو  وفي مؤلفات أخرى نُسب الرقص والسماع والموسيقى إلى مولانا، لكن بصفة رواية، بل وردت بصيغة التمريض )أي بنقل غير مؤكد مثل "يُقال" 

نه  سما"يُروى"(. ففي كتاب "سير العرفان في الإسلام" الذي يقدم الطرق الصوفية وأتباعها جاء: "يُقال إن هذا الطريق والأسلوب )أي الرقص وال  ع( لقَّ

(. وجاء أيضًا في  232هـ:  1366مولانا بنفسه لمريديه، وأنه بعد شمس التبريزي كان يقضي معظم أوقاته في السماع خلال فترة الفراق..." )كيانينژاد، 

الألحان، وكان يعزف بنفسه على العود  والرباب بصورة جيدة    نفس الكتاب: "يُروى أن مولانا كان له معرفة تامة بفن الموسيقى والإيقاع وأصول 

 .(234هـ:  1366وماهرة، وأنه لقَّن هذا الطريق والأسلوب بنفسه لمريديه..." )كيانينژاد، 

ر مولانا،  هذه الروايات منقولة بصيغة التمريض، ولا يُعرف قائلها ولا راويها، ولا تستند إلى دليل قوي. كما أن ذكر آلات الموسيقى والطرب في شع 

ي شعر شعراء  وكذلك شاعرية روح شعره، لا تدل بالضرورة على تعامله الشخصي مع هذه الأدوات أو كونه موسيقيًا، تمامًا كما ورد ذكر هذه الأمور ف 

 .آخرين دون أن يمارسوها هم أنفسهم؛ بل إن ذكر هذه المفاهيم والأدوات قد يكون له طابع رمزي يراد به مجازاً أمور أخرى

فيه ما فيه"  ما نُقل في هذا الباب عن مولانا يتناقض مع الأدلة الروائية الأخرى الموجودة عن هذا العظيم؛ لأن الأفكار المطروحة في مؤلفاته مثل "

ى عند معظم العلماء  وغيره تظهر أنه كان دائمًا يحث على التقوى والورع، وهذا يستلزم الابتعاد عن الأمور غير الأخلاقية، التي يعد السماع بالموسيق 

 .من جملتها

 :رأي الشيخ السهروردي

الشهير "عوارف المعارف" أن السماع من لوازم الطريق.  يرى الشيخ أبو حفص شهاب الدين السهروردي، الكبير وإمام الطريقة السهروردية، في مؤلفه  

 .ويستدل بالآيات القرآنية معتبراً سماع آيات القرآن أفضل أنواع السماع، ويقول إن هذا السماع يجلب رحمة الله الكريم على العباد



IJCRS 6(2):01-12 

 

Page | 9  

 

اع فسقًا بينما  ويذكر في شأن سماع الأشعار اختلاف آراء العلماء، قائلاً إن الآراء في هذا الموضوع تتراوح بين الإفراط والتفريط، فبعضهم يعتبر السم

الجنيد وسري  يشهد آخرون بحقيقيته. ثم ينقل ويؤيد قول أبي الحسن بن سالم، الذي لما قيل له: كيف تنكر السماع وقد فعله من هو أفضل منك ك

 .( 2/184السقطي وذو النون؟ أجاب: "ما أنكر السماع، بل أنكر اللهو". ويضيف الإمام السهروردي أن هذا القول صحيح )السهروردي، بلا تاريخ: 

يمه مطلقًا،  ويتبين من كلامه أنه يرى سماع الشعر بدون آلات موسيقية مباحًا، وذلك بشروط ألا يُساء استخدامه، حيث يقول: لا يمكن منع السماع وتحر 

 .ولا يمكن إباحته مطلقًا

ك من  ويضيف أنه وإن كان السماع والشبابة )الناي( مباحين في مذهب الشافعي )وكان السهروردي فقيهًا شافعيًا(، فإن تركهما أفضل ليهرب السال

 .الخلاف، وفي ذلك احتياط محمود

يق الحج وتقوي  ويواصل قائلاً: لا ينبغي إنكار سماع القصائد التي تذكر الجنة والنار وتحث على دار الآخرة، أو القصائد التي تُنشد في الجهاد وفي طر 

 .(188-2/187تاريخ:  عزيمة الناس. أما القصائد والأشعار التي تصف الخدود والخصور والنساء، فيرى أن سماعها لا يليق بأهل الدين )السهروردي، بلا  

 : رأی الصوفية النقشبندية

دية، ما  يذكر مولانا نور الدین عبد الرحمن الجامي رحمه الله في "نفحات الأنس"، عند سرد سيرة خواجه بهاء الدين نقشبند مؤسس الطريقة النقشبن

 .(5/386نصه: "سُئل: هل في طريقتكم ذكر جهري وخلوة وسماع؟ فقال: لا" )جامي، بلا تاريخ: 

فقد أبدى أشد التشدد في كراهة وعدم جواز الموسيقى    -وهو من متأخري الصوفية ومن أكابر الطريقة النقشبندية    - أما الإمام الرباني رحمه الله  

لى  والغناء وسماعه. ويستفاد من خلال كلام هذا العظيم أنه في عصره كان السماع والإنشاد بالموسيقى يُمارس من قبل بعض المتصوفة آنذاك ع

 :أنه قربة وعبادة، ولكنه كان يعارض ذلك ويراه قبيحًا، كما كتب في أحد مكتوباته الموجهة لأبناء مرشده

نَ النَّاسِّ مَن يَشْتَرِّي لَهْوَ الْحَ " لَّ عَن سَبِّيلِّ اللَّهِّ  ليعلموا أن السماع والرقص في الحقيقة داخل في اللهو واللعب، وقد نزلت الآية الكريمة: )وَمِّ يثِّ لِّيُضِّ دِّ

ينٌ( ]لقمان: ذَهَا هُزُوًا أُولَئِّكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُّهِّ خِّ يَتَّ لْمٍ وَ :  -وهو من تلاميذ ابن عباس ومن كبار التابعين    -النشيد، كما قال مجاهد  [ في شأن منع  6بِّغَيرِّْ عِّ

غناء. وقال  المراد بلهو الحديث هو الغناء. وفي المدارك: لهو الحديث هو السمر والغناء، وكان ابن عباس وابن مسعود رضي الله عنهما يحلفان أنه ال 

ينَ لاَ يَشْهَدُونَ ا [ أي لا يحضرون الغناء... والآيات والأحاديث والروايات الفقهية في تحريم الغناء كثيرة  72لزُّورَ( ]الفرقان:مجاهد في قوله تعالى: )وَالَّذِّ

أي وقت  جدًا إلى حد يصعب حصره. ومع ذلك، إذا جاء شخص بحديث منسوخ أو رواية شاذة في إباحة النشيد، فلا يعتد بها؛ لأنه لم يفتِّ أي فقيه في  

ولا بإجازة الرقص والطرب... وقد اتخذ صوفية هذا الزمان السذج أعمال مشايخهم حجة، فجعلوا النشيد والرقص دينهم وملتهم،    أو زمان بإباحة النشيد

بًا(" )السرهندي، بلا تاريخ:  ينَهُمْ لَهْوًا وَلَعِّ خَذُوا دِّ ينَ اتَّ  .(4/136وعدّوه طاعة وعبادة، )أُولَئِّكَ الَّذِّ

 هل السماع عبادة؟ 

ا  أصعب بحث يُطرح حول السماع هو اعتبار السماع واستماع الشعر بصوت حسن عبادةً ووسيلةً للتقرب وكسب الثواب من الله تعالى، خاصةً عندم

  يُمارس هذا السماع وإنشاد الشعر والأناشيد مع آلات الموسيقى والطرب. فاليوم، يقوم عدد من المنتسبين للتصوف والطرق الصوفية بممارسة 

 .نشاد مع الموسيقى والاستماع إليه، ويعتبرون هذا الفعل وسيلةً للتقرب إلى الله ويعدونه من العباداتالإ

والمتخصصي الصوفية  كبار  الأربعة وغيرهم، وكذلك  المذاهب  وأئمة  والتابعين  الصحابة  فقهاء  الفقهاء، سواءً  وآراء  لأحكام  الدقيق  في  وبالنظر  ن 

بَ بالموسيقى وآلات الطرب، يحمل موانع ومشاك ومخاطر    لالتصوف والعرفان، نجد أن اعتبار السماع عبادةً وتقربًا إلى الله تعالى، خاصةً إذا صُحِّ

 :عديدة، نناقشها فيما يلي

إذا    -لقد اعتبر أئمة المذاهب الأربعة وعدد كبير من الفقهاء الآخرين، وكذلك جماعة كبيرة من أهل العرفان والتصوف، سماع الشعر بصوت حسن  

بَ بالموسيقى   لفعلٍ حُرِّّمَ وعُدَّ    حرامًا وذنبًا، كما سبق وأشرنا إليه ونقلنا كلام الإمام الرباني والشيخ أحمد جام في ذلك. وبناءً عليه، فكيف يمكن  - صُحِّ

استحسن  ذنبًا أن يُعتبر عبادةً ووسيلةً للتقرب إلى الله؟ إن مقرر أهل العرفان والتصوف وكذلك الفقهاء يقولون بعكس ذلك؛ لأنه في نظرهم "من  

عتباره طاعة وعبادة!" )السرهندي، الفعل الحرام فقد خرج من زمرة الإسلام وصار مرتدًا، فليتأمل ما عظم شناعة تعظيم مجلس السماع والرقص، بل وا 

 .(4/136بلا تاريخ: 

لهم نية    علاوة على ذلك، فإن حسن النية لا يجعل الفعل الحرام أو المكروه حلالاً؛ وبالتالي لا يمكن بحجة أن ممارسي الموسيقى والسماع قد تكون

لَّه أو نعدَّه من العبادات، كما استدل بعضهم  .حسنة أن نُحِّ

يقول عبد    أما السماع المصحوب بالموسيقى، والذي يُطلق عليه اصطلاحًا "الغناء"، فقد عُرف في الروايات المنقولة عن الصحابة بأنه يُنبت النفاق.

 .(1650، رقم 5/73هـ:  1410الغناء يُنبت النفاق في القلب كما يُنبت الماءُ الزرعَ" )الخلال، " :الله بن مسعود رضي الله عنه

نا عُرف  علاوة على ذلك، يجب القول إن ما ذكره العلماء من حكمة تحريم الموسيقى هو أنها لهو ولعب، وتصدُّ الإنسان عن ذكر الله وطاعته. ومن ه 

لَّ عَن سَبِّيلِّ  يثِّ لِّيُضِّ نَ النَّاسِّ مَن يشَْتَرِّي لَهْوَ الْحَدِّ ذَهَا هُزُوًا أُولَئِّكَ  الغناء في آيات الكتاب الإلهي بأنه لهو، حيث قال تعالى: )وَمِّ خِّ يَتَّ لْمٍ وَ  اللَّهِّ بِّغَيرِّْ عِّ

ينٌ( ]لقمان:  .[6لَهُمْ عَذَابٌ مُّهِّ



 السماع في الفكر الصوفي والعرفاني: دراسة في المكانة والدلالة 

Page | 10  

البخاري   وقد ذكر المفسرون، وعلى رأسهم ترجمان القرآن عبد الله بن عباس، أن "هذه الآية نزلت في شأن الموسيقى وأمثالها"، كما روى ذلك الإمام 

روى هذا الحديث  عن فقهاء الصحابة. ولما سُئل عبد الله بن مسعود عن معنى "لهو الحديث" في الآية قال: "والله الذي لا إله غيره إنه الغناء". وقد  

 .عدد من أهل الحديث كابن جرير وابن أبي شيبة والحاكم وغيرهم

 !فكيف إذن يمكن لفعلٍ عُدَّ لهوًا ويُنبت النفاق في القلب أن يُعتبر وسيلةً للتقرب إلى الله وعبادةً؟

شرية. فمحبة  إن عبادة الله وطاعته والتقرب إليه تعالى لها طرق محددة عينتها الشريعة، ولا يجوز أن نتعبد أو نتقرب بأي طريقة تشتهيها نفوسنا الب

اللَّ  يُحْبِّبكُْمُ  بِّعُونِّي  فَاتَّ هَ  اللَّ بُّونَ  تُحِّ كُنتُمْ  إِّن  )قُلْ  تعالى:  قال الله  الرسول صلى الله عليه وسلم.  باتباع  مرتبطة  تعالى  ]آل  الله  يمٌ(  حِّ رَّ غَفُورٌ  هُ  وَاللَّ ذُنُوبَكُمْ  لَكُمْ  رْ  يَغْفِّ وَ هُ 

 .[31عمران:

الإسلامية الذين هم أتباع الكتاب والسنة،  علاوة على ذلك، فإن مخالفة السنة النبوية صلى الله عليه وسلم، خاصة في أمر العبادات، وكذلك مخالفة منهج فقهاء الأمة  

يَتَّ  ن بَعْدِّ مَا تَبيََّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَ نِّينَ نُوَلِّّهِّ مَا تَوَلَّىٰ  ستكون لها عواقب وخيمة كما يشهد القرآن. قال تعالى: )وَمَن يُشَاقِّقِّ الرَّسُولَ مِّ بِّعْ غَيرَْ سَبِّيلِّ الْمُؤْمِّ

يراً( ]النساء:وَنُصْلِّهِّ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَ   .[115صِّ

وُجدت في مناسبات خاصة كالأعراس  إذا  إنه  بل  الموسيقى والغناء كعبادة،  تُطرح  لم  والصحابة والتابعين،  النبي صلى الله عليه وسلم  أنه في عهد  الواضح    ومن 

س،  وهو ما أباحه الفقهاء اليوم أيضًا بشروط معينة. لكن طرح السماع والموسيقى كعبادة لا يقوم على أي أسا   – والأعياد، فكانت للترفيه والسرور  

يناقض    وهو مخالفة لسنة النبي صلى الله عليه وسلم ومنهج الصحابة والتابعين ورأي مجتهدي العالم الإسلامي. وقد عدَّ العلماء هذا بمثابة اختراع دين جديد، دين

، فاعتبار  مختلف فيه، وقد ذهب معظم العلماء إلى عدم جوازه   –كلهو وتسليل    –إجماع المسلمين؛ لأن رأي الفقهاء في حضور مجالس اللهو والسماع  

 .أمرٍ من جملة اللهو عبادةً يُعدُّ اختراعًا لدين جديد

والأغاني  لقد وضحت الشريعة طرق تزكية القلب والتقرب إلى الله تعالى بيانًا واضحًا، ولم تُعَرِّّف في أي موضع الموسيقى والسماع وإنشاد الشعر 

قال أنه  تعالى  الله  عن  القدسي  الحديث  في  صلى الله عليه وسلم  النبي  روى  فقد  والتقرب.  والتزكية  للعبادة   :كطريقة 

الذي يسمع به،    وما تقرَّب إليَّ عبدي بشيء أحب إليَّ مما افترضتُ عليه، وما يزال عبدي يتقرَّب إليَّ بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببتُه: كنتُ سمعه..."

، رقم  8/105هـ:  1422وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، وإن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني لأعيذنه..." )البخاري،  

 .حديث صحيح رواه الإمام البخاري هذا .(6502

ريعة، ولا  يُلاحظ أن أفضل طريق للتقرب إلى الله هو أداء الفرائض، ثم بعد إكمالها أداء النوافل، وطريقة أداء هذه النوافل محددة ومعينة في الش

ابتدعها واختر  التي  الأمور  الشافعي السماع كعبادة من  الإمام  العبادات. ومن هنا عدَّ  الموسيقى والسماع ضمن  تُدرج  أن  أبدًا  الزنادقة  يمكن  عها 

 .(163هـ: 1426)الألباني، 

من    إن اعتبار بعض المتصوفة للسماع وسيلةً لنزول الرحمة الإلهية لا يقوم على أساس ديني، ولا يتوافق مع الأصول الشرعية، فلا يوجد في أي

لنزول الرحمة   فةالآيات أو الأحاديث ما يدل على ذلك. بل إن قراءة القرآن الكريم وذكر الله تعالى، ودراسة وتعليم القرآن والسنة، هي الوسائل المعرَّ 

صلى الله عليه وسلم النبي  قال  الرحمة.  ملائكة  تتنزل  المجالس  هذه  مثل  وفي  القلب،   :وطمأنينة 

يَتَدَارسَُونَهُ بيَنَْهُمْ، إِّلَّا نَزلََتْ عَلَيْ وَمَا  " ، وَ ، يَتْلُونَ كِّتَابَ اللهِّ نْ بُيُوتِّ اللهِّ تْهُمُ الْمَلاَئِّكةَُ، وَذكَرَهَُمُ  اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِّي بيَْتٍ مِّ حْمَةُ وَحَفَّ يَتْهُمُ الرَّ كِّينَةُ، وَغَشِّ مِّ السَّ هِّ

نْدَهُ..." )مسلم، بلا تار  يمَنْ عِّ  .(4/2074يخ: اُلله فِّ

بن الصلاح  فيتضح أن وسيلة نزول الرحمة هي كلام الله تعالى وتلاوته وتعليمه، وليس الموسيقى والسماع. وقد عدَّ علماء الدين كالإمام القرطبي وا

يعلم أن  والإمام الشاطبي وغيرهم، السماع كعبادة بدعة، بل واعتبره بعض العلماء أقبح من ارتكاب المعاصي؛ لأن مرتكب المعصية قد يتوب وهو  

 .عمله خطيئة، أما المبتدع فيظن أن عمله صحيح ويستحسنه بل ويعتبره عبادةً وتقربًا، ولا يتوب منه أبدًا

سواء من الروايات والأحاديث النبوية أو أفعال    –وأهم ما يجب قوله ومعرفته في باب استدلالات أنصار السماع كالإمام الغزالي وغيره، هو أن أدلتهم  

تماعه دون آلات طرب  لا تثبت جواز السماع والغناء كتقرب وعبادة، ولا يمكنها إثبات ذلك. بل إن الأدلة تثبت أن سماع الشعر واس  –الصحابة والتابعين  

ه من العبادات  أو مع بعضها، في أوقات محددة ومعينة كأيام العيد والسرور، هو الأمر الجائز. بينما سماع الصوفية لا يُطرح كلَهو وتسليل، بل يعتبرون

دلة لإثبات جواز أصل الغناء والسماع الذي لم  ووسائل التقرب. فالتدقيق في كلام الإمام الغزالي واستدلالاته يظهر أن أدلته لا تطابق النتائج؛ لأن الأ

 .يُطرح كعبادة، وهذا أمر آخر، أما النتائج التي يقدمها ذلك الإمام الجليل فهي السماع كتقرب وعبادة، وأدلته لا تثبت ذلك

وما يجب قوله هو: إذا نُسب الاستماع أو ممارسة السماع والموسيقى إلى شخص أو مجموعة من مشايخ الصوفية، وحتى لو ثبت ذلك، فلا يمكن  

س  جة، أليالاستدلال به على جواز السماع والموسيقى كعبادة؛ لأن فعلهم لا يمكن أن يثبت حكمًا شرعيًا، إذ "عمل الصوفية في الحل والحرمة ليس بح 

مام محمد،  يكفينا أن نعذرهم ولا نلومهم ونفوض أمرهم إلى الله سبحانه وتعالى؟! إن المعتبر هنا هو قول الإمام أبي حنيفة والإمام أبي يوسف والإ

 .(4/136وليس عمل أبي بكر الشبلي وأبي الحسن النوري" )السرهندي، بلا تاريخ: 

 :الخلاصة



IJCRS 6(2):01-12 

 

Page | 11  

 

ق  إن تقديم نتيجة وحكم قاطع بشأن السماع عمل صعب؛ لوجود آراء ونظريات مختلفة ومتنوعة في هذا المجال، وهذا الموضوع يحتاج إلى بحث أعم

 :وأوسع. ولكن مع ذلك، يمكن من خلال ما نُوقش بإيجاز الوصول إلى نتائج نعرضها فيما يلي

سماع آيات القرآن الكريم واستماعها ليس جائزاً فحسب، بل هو أفضل أنواع العبادة. وتحسين الصوت في تلاوة القرآن الكريم جائز، وقد   •

وردت في ذلك روايات تدل على استحبابه، ولا يختلف في جواز قراءته وسماعه أي من الفقهاء أو أهل العرفان والصوفية. وكذلك لا خلاف  

 .حاديث النبوية واستماعها، وإن لم يُرَ سماعها بالإنشاد ولم يشتهرفي سماع الأ

العقائد   • تخالف  مفاهيم  يحوي  وألا  المعاني،  إفادة  منه  القصد  يكون  أن  بشرط  وذلك  الجميع،  عند  جائز  الطرب  آلات  دون  الشعر  سماع 

الإسلامية أو القيم الأخلاقية. أما إذا قُرِّئَ بصوت حسن لكن دون آلات موسيقية لغرض التسلية وإدخال السرور على النفس، دون اقتران  

ف الأخلاق، فقد أجازه البعض. ولكن إذا قُصد منه العبادة والتقرب، فهنا توجد اختلافات في الرأي؛ فجماعة كالإمام الغزالي  ذلك بعوارض تخال

 .وغيره رأوه جائزاً، بينما عدَّه آخرون بدعة

إلا في حالات خاصة مثل يوم النكاح    – أما سماع الشعر مع الموسيقى وآلات الطرب، فقد حرَّمه جمهور الفقهاء وأئمة المذاهب الأربعة   •

وعرس العرسان وأيام العيد وختان الأطفال، وشريطة ألا تُستخدم آلات طرب أهل الفسق. وهذا الحكم بالإباحة في الحالات المذكورة مشروط  

الفعل لغرض التسلية وإدخال السرور والإعلان عن النكاح والزواج. أما إذا وقع السماع بآلات الطرب بقصد العبادة والتقرب، فإن  بأن يكون  

 .الفقهاء لا يعدون ذلك عبادة، بل حرامًا وبدعة في الدين، ويوجبون الاجتناب عنه

آراء الشيخ أحمد جام والإمام   • أمراً غير صحيح، كما عرضنا  بآلات الطرب والموسيقى كعبادة  السماع  وقد عدَّ معظم كبار الصوفية أيضًا 

لآلات  الرباني وغيرهما. لكن الإمام الغزالي انفرد في هذا الباب واعتبره أمراً مؤثراً في جلاء الروح، وإن كان هذا العظيم قد وضع شروطًا ل

 .لأحوال، وحذَّر من ممارسته في بعض الحالات وأفتى بتحريمهوا

 :رأي الباحث واقتراحه

من  على الرغم من أن كاتب هذا المقال له دراسات لا بأس بها في مجال العرفان والتصوف الذي يثري الأدب الفارسي، إلا أن أساس فكره يتشكل  

 .الفقه الإسلامي الثري )بمفهومه العام(، ويجيز لنفسه إبداء الرأي واقتراح حول هذا الموضوع

 .إن اجتناب الشبهات من لوازم التقوى والورع، وهذه التقوى والورع نفسها هي وسيلة رفع الدرجات والتقرب إلى المولى

ا، فإنه من  وحيث توجد آراء مختلفة حول سماع الشعر بآلات الطرب، وقد عدَّه معظم الفقهاء والعلماء الدينيين وأغلب كبار الصوفية مكروهًا أو حرامً 

الأقل   إل  – كاجتناب للشبهات    –الواجب على  التقرُّب  التقرب إلى الله تعالى كثيرة، ويمكن  لأن طرق  السماع؛  بأداء  الابتعاد عن مثل هذا  يه تعالى 

لأعمال  العبادات التي أجمع الجميع على جوازها وهي المسنونة في الشريعة الإسلامية. إن تجنب الأمور المشتبهة والمختلف فيها، والإقبال على ا

المقصود الذي أوصى به    والعبادات التي يتفق الجميع عليها، يضمن سلامة الدين وسعادة الإنسان، وهو طريق لا يشعر فيه المرء بالخطر، وهذا هو

 .العلماء. وقد ذكرنا سابقًا في هذا الصدد كلام الهجويري وسيد الطائفة الجنيد رحمهما الله

الأمور المشتبهة  هذا هو حكم الفقهاء: إذا خرج محل النزاع بين العلماء من دائرة التحريم، فإنه لا يخرج من دائرة الشبهة، وكاملو الإيمان يقفون حيال 

، وَمَنْ وَقَ  هِّ رضِّْ ينِّهِّ وَعِّ بُهَاتِّ اسْتَبرْأََ لِّدِّ قَى الشُّ " )رواه البخاري ومسلم(ويتجنبونها، كما جاء في الحديث النبوي: "...فَمَنِّ اتَّ بُهَاتِّ وَقَعَ فِّي الْحَراَمِّ  .عَ فِّي الشُّ

يكون من    وبالتالي، فإن الاجتناب عن السماع والإنشاد الذي يُطرح كعبادة ويقع تحت لوم ونقد العلماء الدينيين، أولى وأوجب، خاصةً لمن أراد أن

ر سيئات  عباد الله الخواص ويسير في طريق العرفان والتصوف، وهؤلاء يجب أن يكونوا أكثر تقوى وورعًا من عامة الناس؛ إذ قيل: "حسنات الأبرا

 ."المقربين

 المصادر

 القرآن الكريم  -1

م(. روائع التفسير )الجامع لتفسير الإمام ابن رجب الحنبلي(.  2001 -هـ 1422رجب. )ابن رجب الحنبلي، زين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن  -2

 .جمع وترتيب: أبي معاذ طارق بن عوض الله بن محمد، الطبعة الأولى، المملكة العربية السعودية: دار العاصمة

 .هـ ش(. منازل السائرين )المعروف بـ "صد میدان"(. طهران: طهوري1358الأنصاري، الخواجة عبد الله. ) -3

م(. تحريم آلات الطرب. الناشر: مؤسسة الريان، بيروت، لبنان / دار الصديق،  2005هـ/1426الألباني، محمد ناصر الدين بن الحاج نوح. ) -4

 .الجبيل، المملكة العربية السعودية، الطبعة الثالثة

هـ(. صحيح البخاري. تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، الطبعة الأولى، دار  1422البخاري، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم. ) -5

 .طوق النجاة

م(. السنن الصغير للبيهقي. المحقق: عبد المعطي أمين قلعجي، كراتشي 1989 -هـ 1410البيهقي، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى. ) -6

 .باكستان: جامعة الدراسات الإسلامية، الطبعة الأولى -

 ." language.org/Group/Article.asp?ID=1107&P=1-http://www.persianپورجوادي، نصر الله. "الشعر العاشق الفارسي -7

م(. سنن الترمذي. تحقيق وتعليق: أحمد محمد شاكر وآخرين، مصر: شركة مكتبة  1975 -هـ 1395)الترمذي، محمد بن عيسى بن سَوْرة.  -8

 .ومطبعة مصطفى البابي الحلبي

http://www.persian-language.org/Group/Article.asp?ID=1107&P=1


 السماع في الفكر الصوفي والعرفاني: دراسة في المكانة والدلالة 

Page | 12  

م(. السنة. المحقق: د. عطية الزهراني، الطبعة الأولى، الرياض: دار  1989 -هـ 1410الخلال البغدادي، أبو بكر أحمد بن محمد بن هارون. ) -9

 .الراية

 .جامي، الشيخ أحمد )بلا تاريخ(. أنس التائبين. طهران: نشر إحسان -10

 .جامي، عبد الرحمن )بلا تاريخ(. نفحات الأنس. إيران: انتشارات محمودی -11

 .حمدان، أحمد بن عبد العزيز )بلا تاريخ(. أحكام الموسيقى والغناء. جدة: دار المجتمع -12

 .الخازن، علي بن محمد )بلا تاريخ(. تفسير الخازن. مصر: المكتبة التجارية الكبرى -13

 .السرهندي، أحمد بن عبد الأحد، الإمام الرباني )بلا تاريخ(. المكاتيب. باكستان: أمير تستر، طبعة مجددية -14

 .السهروردي، أبو حفص عمر بن محمد )بلا تاريخ(. عوارف المعارف. دمشق: الدرويشية -15

 .الشوكاني، محمد بن علي )بلا تاريخ(. نيل الأوطار. لاهور: أنصار السنة -16

 .هـ(. إحياء علوم الدين. بيروت: دار المعرفة1403الغزالي، أبو حامد محمد ) -17

 .غياث الدين )بلا تاريخ(. غياث اللغات. لاهور: مطبعة رائي صاحب -18

القشيري النيسابوري، أبو الحسن مسلم بن الحجاج )بلا تاريخ(. صحيح مسلم. تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت: دار إحياء التراث   -19

 .العربي

 .هـ ش(. سير التصوف في الإسلام. طهران: انتشارات إشراقي1366كيانينژاد، د. زين الدين )الطبعة الأولى  -20

 .هـ ش(. كشف الأسرار. طهران: أمير كبير1371الميبدي، أبو الفضل رشيد الدين ) -21

 .الهجويري، علي بن عثمان )بلا تاريخ(. كشف المحجوب. طبعة بخارى -22

 


